#### Sommaire

- Début
- 1Étymologie
- 2Caractéristiques
- 3Mythes
  - 3.1Naissance
  - 3.2Le chat à soulever
  - 3.3La partie de pêche de Thor
  - 3.4Ragnarök
- 4Témoignages archéologiques
- 5Théories
  - 5.1Mythologie comparée
  - 5.2Symbolique
- 6Dans la culture populaire
  - 6.1Musique
  - 6.2Bande dessinée et manga
  - 6.3Jeux vidéo
  - 6.4Jeux de cartes à jouer et collectionner
  - 6.5Parcs d'attractions
- 7Notes et références
- 8Voir aussi
  - 8.1Bibliographie
  - 8.2Articles connexes

# Jörmungand

**Jörmungand** (<u>vieux norois</u> *Jormungandr* prononcé ['jɔ̃rmon,gɑndr], parfois écrit *Jörmungandr* ou *Iormungandr*) est dans la <u>mythologie nordique</u> un gigantesque <u>serpent de mer</u>, attesté dans des poèmes scaldiques et les *Eddas* rédigés entre les IX<sup>e</sup> et XIII<sup>e</sup> siècles.

Selon l'<u>Edda de Snorri</u>, il est le fils du dieu malin <u>Loki</u> et de la <u>géante</u> <u>Angrboda</u>, et le frère du loup <u>Fenrir</u> ainsi que de la déesse du monde des morts <u>Hel</u>. Peu après sa naissance, le dieu <u>Odin</u> jette Jörmungand dans la mer qui encercle <u>Midgard</u>, puisque les prophéties racontent qu'il causera de grands dégâts chez les dieux. Mais ce dernier grandit tellement qu'il finit par entourer le monde et se mordre la queue, d'où son autre nom, **Midgardsorm** (Miðgarðsormr), « serpent de Midgard ».

Dans plusieurs mythes, Jörmungand apparaît comme le rival du dieu <u>Thor</u> qu'il rencontre notamment lors d'une fameuse partie de pêche, décrite dans six textes et reproduite picturalement sur quatre <u>pierres runiques</u> connues. À la fin du monde prophétique, le <u>Ragnarök</u>, Jörmungand provoquera des raz-de-marée en surgissant des mers pour combattre les dieux aux côtés des géants. Il sera finalement tué par Thor, mais le dieu succombera à son tour après neuf pas, empoisonné par le venin du serpent.



Le dieu <u>Thor</u> en train de combattre Jörmungandr (dessin de 1895).

# Sommaire

### Étymologie

### Caractéristiques

### Mythes

Naissance

Le chat à soulever

La partie de pêche de Thor

Ragnarök

## Témoignages archéologiques

#### **Théories**

Mythologie comparée

Symbolique

#### Dans la culture populaire

Musique

Bande dessinée et manga

Jeux vidéo

Jeux de cartes à jouer et collectionner

Parcs d'attractions

### Notes et références

#### Voir aussi

Bibliographie

Articles connexes

# Étymologie

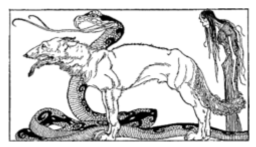
*Jörmungandr* est composé du <u>vieil islandais</u> *jörmun*-, « immense », et *gandr*, signifiant « monstre », ainsi ce nom signifie « monstre immense » $^{1,2}$ .

C'est uniquement dans l' $\underline{Edda}$  de  $\underline{Snorri}$  qu'il est nommé Miðgarðsormr, qui signifie en vieil islandais « serpent-monde », ou « serpent de Midgard » $\frac{3}{2}$ , avec  $\underline{ormr}$  signifiant « serpent ». Il est parfois seulement appelé Ormr, ou Naðr, « serpent, dragon » $\frac{4}{2}$ .

# Caractéristiques



Les enfants de <u>Loki</u>. Illustration d'Emil Doepler (1905).



Les enfants de <u>Loki</u>. Illustration de Willy Pogany (1920).

Jörmungand est décrit comme un gigantesque et hideux serpent marin ou dragon, capable de cracher du venin mortel, et avec un regard terrifiant si l'on se réfère au mythe de la partie de pêche

de Thor. Sa taille est telle qu'il entoure la Terre et se mord la queue. Lors de la bataille prophétique du <u>Ragnarök</u>, il est dit qu'en sortant de la mer il provoquera des raz-de-marée. Le poème scaldique <u>Húsdrápa</u> nomme Jörmungand par les <u>kennings</u> *men storðar* « collier du monde », et *stirðþinull storðar* « corde rigide du monde » $^{5}$ .

Le poème scaldique <u>Ragnarsdrápa</u> nomme Jörmungand par les kennings <u>endiseiðr allra landa</u> « poissonfrontière de toutes les terres », <u>bvengr</u> « lanière » ou <u>hringr</u> « anneau » de l'océan, <u>hrøkkviáll drekku Völsunga</u> « anguille tordante de la boisson des <u>Völsungs</u> » (la boisson des Völsungs est du poison, en référence au mythe du héros <u>Sinfjötli</u>), et <u>vrangr ægir vágs</u> « tordant agitateur des vagues » <u>6</u>. Le scalde <u>Eysteinn Valdason</u> désigne Jörmungand par le kenning <u>seiðr jarðar</u> « poisson de la terre » , et <u>Gamli gnævadarskáld</u> par <u>grundar fiskr</u> « poisson du sol » (il s'agit de kennings servant à désigner des serpents, mais prenant une tout autre dimension lorsqu'elles font référence à Jörmungand, le serpent-monde) <u>8</u>.

D'après l'*Edda de Snorri*, il est le fils du dieu malin <u>Loki</u> et de la géante <u>Angrboda</u>, ainsi le frère du loup monstrueux <u>Fenrir</u> et de <u>Hel</u>, la déesse du <u>monde des morts</u>. Sa parenté avec Loki est également attestée dans le <u>poème eddique *Hymiskvida*</u> et le poème scaldique <u>Pórsdrápa</u> où le <u>kenning</u> *faðir lögseims*, « père du serpent », désigne Loki.

Encore jeune, Jörmungand est élevé dans le monde des <u>géants</u>, <u>Jötunheim</u>, mais il est jeté dans la mer par le dieu <u>Odin</u> puisque les prophéties présagent qu'il portera malheur.

# **Mythes**

Les récits concernant Jörmungand sont issus des <u>Eddas</u>. L'<u>Edda de Snorri</u>, composé au XIII<sup>e</sup> siècle, raconte en prose et avec force détails tous les mythes que l'on connait concernant Jörmungand, et préserve également divers poèmes scaldiques dont l'un remonte au IX<sup>e</sup> siècle et qui décrivent un même mythe. Autrement, la <u>Hymiskviða</u> et la <u>Völuspá</u>, issus de l'<u>Edda poétique</u> rédigé au XIII<sup>e</sup> siècle mais composé de poèmes plus anciens, évoquent également des mythes liés à Jörmungand. Sur les quatre mythes connus, trois sont centrées sur les rencontres entre Thor et ce serpent marin qui finissent par s'entre tuer.

#### **Naissance**

Le chapitre 34 de la *Gylfaginning*, dans l'*Edda de Snorri*, raconte que le dieu <u>Loki</u> et la géante <u>Angrboda</u> ont trois enfants monstrueux ; le loup Fenrir, le serpent-monde Jörmungand et <u>Hel</u>, qu'ils élèvent à <u>Jötunheim</u>. Or, les dieux <u>Ases</u> savent par des prophéties que la progéniture de Loki causera leur infortune. Alors <u>Odin</u> exige que l'on saisisse ces enfants, et il jette le serpent Jörmungand encore petit dans la mer. Mais celui-ci grandit si vite qu'il entoure bientôt le monde des hommes, <u>Midgard</u>, jusqu'à se mordre la queue.



Odin bannit les enfants de Loki. Illustration de Lorenz Frølich (1906).

« Il jeta le serpent dans la profonde mer située tout autour des terres, mais celui-ci grandit tellement que, vivant au milieu de la mer, il entoure à présent toutes les terres et se mord la queue. »

— *Gylfaginning*, chapitre  $34^{\frac{9}{}}$ 

### Le chat à soulever

Le chapitre 46 de la *Gylfaginning*, dans l'*Edda de Snorri*, raconte que Thor et ses compagnons sont hébergés dans le château du géant-roi  $\underline{\text{Útgarŏa-Loki}}$ , qui afin de les humilier leur propose des défis d'apparences faciles mais qu'inexplicablement ils ne réussissent pas. Parmi ces défis, Thor doit soulever un chat. Le dieu y met toutes ses forces mais malgré ses efforts, il ne réussit à faire décoller qu'une patte du félin  $\underline{^{10}}$ . On apprend au chapitre 47 que le lendemain,  $\underline{\text{Útgarŏa-Loki}}$  leur révèle leur avoir fait subir des illusions visuelles. En réalité, le petit animal était l'immense Jörmungand lui-même, à qui le roi des géants avait donné l'apparence d'un chat. Plutôt qu'une humiliation, c'était donc un exploit qui a impressionné tous les géants. En effet,  $\underline{\text{Útgarŏa-Loki}}$  lui dit :

« Le fait que tu soulevas le chat ne me sembla pas moins remarquable. Pour te dire la vérité, tous ceux qui virent que tu parvenais à soulever de terre l'une de ses pattes prirent peur, car ce chat n'était pas ce qu'il te paraissait être : c'était le serpent de Midgard, qui se trouve tout autour des terres et dont la taille est à peine assez grande pour que sa queue et sa tête puissent toucher la terre. Mais toi, tu le soulevas tant et tant que tu ne fus plus qu'à une courte distance du ciel. »

— *Gylfaginning*, chapitre  $47^{\frac{11}{2}}$ 

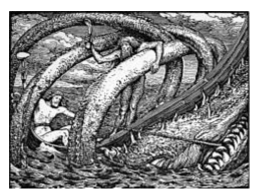


Thor soulève un chat qui n'est autre que Jörmungand.
Illustration de Lorenz Frølich (1872).

# La partie de pêche de Thor

Le mythe de la partie de pêche de Thor est raconté dans plusieurs textes, avec quelques variantes. Il est d'abord décrit dans les poèmes scaldiques <u>Ragnarsdrápa</u> composé au IX<sup>e</sup> siècle par <u>Bragi Boddason</u> et <u>Húsdrápa</u> composé en 983 par <u>Ulf Uggason</u>. De plus nous connaissons seulement trois strophes du scalde <u>Eysteinn Valdason</u> et une strophe de <u>Gamli gnævadarskáld</u> du X<sup>e</sup> siècle qui décrivent la partie de pêche également <sup>7,8</sup>, attestant alors de l'ancienneté du mythe. Toutes ces strophes sont préservées dans l'*Edda de* 

*Snorri* qui résume aussi le mythe, en prose avec plus de détails, et Snorri décrit cette rencontre comme une vengeance directe de Thor pour l'épisode où il est trompé à croire que Jörmungand est un chat à soulever. Enfin, un autre récit détaillé se trouve dans le poème eddique  $Hymiskvida^{12}$ .



La partie de pêche de Thor.
Illustration pour la *Hymiskviða* de <u>W. G.</u>
Collingwood (1908).

Le poème eddique <u>Hymiskvida</u> raconte que <u>Thor</u> part à la pêche avec le géant <u>Hymir</u>, emportant avec lui la tête d'un bœuf de son hôte pour l'utiliser comme appât. Thor exige que le géant l'emmène plus au large mais ce dernier refuse. Ensuite le géant pêche deux baleines tandis que c'est le serpent de Midgard luimême qui mord à la ligne de Thor. Thor est d'ailleurs nommé par le <u>kenning</u> « meurtrier du serpent » à la strophe 22, en référence au mythe du <u>Ragnarök</u> où il tue Jörmungand (cf <u>infra</u>). Le dieu parvient à tirer l'énorme serpent à bord et il le frappe avec son marteau <u>Mjöllnir</u>, ce qui fait couler le monstre. Mécontent, Hymir prend le chemin du retour et ne cesse de mettre en doutes la force de Thor, qui finit par le tuer 13.

Dans l'*Edda de Snorri*, l'auteur raconte que Thor,

sous la forme d'un garçon, part pour une partie de pêche avec le géant Hymir, et arrache la tête d'un bœuf pour l'utiliser comme appât. Ensuite Thor rame loin au large malgré les protestations de Hymir qui craint le serpent de Midgard. Thor prépare alors une ligne solide et accroche la tête de bœuf à l'hameçon. L'hameçon se plante dans le palais de Jörmungand, et ce dernier se débat tant que les pieds de Thor traversent le plancher du bateau. Thor parvient à remonter le serpent de l'eau, et il crache son venin. Alors que Thor s'apprête à frapper le serpent avec son marteau Mjöllnir, le géant Hymir terrifié coupe la ligne et laisse s'échapper le serpent. Thor lui lance tout de même le marteau sans le tuer. Furieux, Thor frappe le géant par-dessus bord, puis il regagne le rivage à pied. Snorri Sturluson précise que « certains » racontent que Thor a décapité le serpent, faisant peut être référence à la version du poème scaldique Húsdrápa (strophes 3 à 6). Ce poème évoque rapidement cette partie de pêche, et semble décrire à la strophe 6 qu'avec un coup de poing, Thor décapite le serpent  $\frac{5,12}{}$ . Snorri conteste cette version, disant que Jörmungand est toujours vivant dans l'océan. La version qu'adopte Snorri est sans doute celle du poème scaldique



Le géant <u>Hymir</u> se précipite et coupe la ligne de Thor.

Illustration d'<u>Arthur Rackham</u> (1901).

 $\underline{\underline{Ragnarsdrápa}}$  qu'il cite, le serpent ne pouvant être tué puisqu'il réapparait ensuite au  $\underline{\underline{Ragnarök}}^{\underline{15}}$ . Le  $\underline{\underline{Ragnarsdrápa}}$  décrit la partie de pêche aux strophes 14 à  $19^{\underline{6}}$ .

Outre le grand nombre de textes préservés qui y font référence, la popularité du mythe est également confirmée par le fait qu'il est représenté sur quatre pierres gravées connues de l'âge des Vikings (cf. infra)<sup>12</sup>.



Statue illustrant la pêche de Thor, à Stockholm.



Thor pêchant le serpent Jörmungand d'après un manuscrit scandinave.



Jörmungand mordant à l'appât de Thor.

# Ragnarök

Dans l'eschatologie nordique, il est prophétisé qu'une grande et ultime bataille aura lieu durant laquelle les géants, conduits par le dieu Loki, attaqueront les Ases et les hommes sur la plaine de Vígríd. Cet événement s'appelle le Ragnarök. Toutes les chaînes se briseront, et le loup Fenrir, comme son père Loki, seront libérés, et seront accompagnés de Jörmungand qui provoquera un raz-demarée sur les terres. Au cours de cette bataille, la majorité des dieux, et tous les hommes hormis un couple périront 16.

Dans le poème eddique  $\underline{V\"olusp\acute{a}}$ , Jörmungandr est décrit à la strophe 50 « saisi de la fureur des géants » et fouettant les vagues  $\frac{17}{1}$ . Son combat contre le dieu Thor est décrit à la strophe 56. Thor tue Jörmungandr pendant la bataille, mais périt à son tour après neuf pas :



Thor et Jörmungand après s'être entre-tués (dessin de 1895).

*56.* 56.

Þá kemr inn mæri mögr Hlóðynjar, gengr Óðins sonr við orm vega; drepr hann af móði Miðgarðs véurr; munu halir allir heimstöð ryðja; gengr fet níu Fjörgynjar burr neppr frá naðri níðs ókvíðnum.

Alors arrive le glorieux
Fils de Hlódyn,
Le fils d'Ódinn s'en va
Tuer le serpent,
Occit en courroux
La sentinelle de Midgardr;
Tous les hommes vont
Déserter leur demeure;
Le fils de Fjörgyn,
Epuisé, recule
De neuf pas devant la vipère
Sans craindre la honte 19.



Thor se fait asperger de venin en affrontant Jörmungand. Illustration d'Emil Doepler (1905).

Les mêmes événements sont décrits en prose dans la partie *Gylfaginning* de l'*Edda de Snorri*, vraisemblablement inspirée des vers de la *Völuspá* qui est citée dans l'œuvre. L'arrivée de Jörmungand est décrite au chapitre 51 :

« Alors l'océan déferlera sur les terres, parce que le serpent de Midgard, saisi par sa « fureur de géant », gagnera le rivage. [...] Le serpent de Midgard soufflera tellement de venin qu'il en aspergera l'air tout entier ainsi que la mer. Il sera absolument effrayant et il s'avancera aux côtés du loup (Fenrir) »

— *Gylfaginning*, chapitre  $51^{\frac{20}{20}}$ 

Le texte continue en expliquant que lorsque le dieu Odin combattra le loup Fenrir, Thor ne pourra pas lui venir en aide car il combattra Jörmungand :

« À ses côtés chevauchera Thor, mais il ne pourra lui venir en aide, parce qu'il aura fort à faire quand il se battra contre le serpent de Midgard. [...] Thor tuera le serpent de Midgard et fera encore neuf pas avant de tomber mort à terre, en raison du venin que le serpent crachera sur lui. »

— *Gylfaginning*, chapitre  $51^{\frac{21}{1}}$ 

# Témoignages archéologiques

Le mythe de la partie de pêche de Thor est représenté sur quatre pierres de l'<u>âge des Vikings</u>, témoignant de sa popularité.

La <u>pierre runique d'Altuna</u> en <u>Suède</u>, datée vers 1050, est la plus claire. Elle représente Thor tenant son marteau <u>Mjölnir</u> d'une main et un fil de pêche de l'autre, au bout duquel est représenté un serpent marin, les pieds de Thor traversants le plancher du bateau. Les autres pierres représentent deux personnes pêchant un animal non identifié, mais il peut être déduit qu'il s'agit bien du même mythe.

La <u>croix de Gosforth</u> en <u>Angleterre</u>, datée du x<sup>e</sup> siècle, permet de supposer qu'il s'agit bien de la pêche de Jörmungand puisqu'une tête de bœuf est représentée au bout de la ligne.

La pierre d'Ardre VIII (Gotland,  $viii^e$  siècle) ainsi que la pierre de Hœrdum (Danemark, entre les  $viii^e$  et  $xi^e$  siècles) semblent également représenter ce combat  $\frac{12}{12}$ .



La pierre runique d'Altuna.



Détail de la croix de Gosforth.



La pierre d'Ardre VIII.



La pierre de Hœrdum.

Autrement, le poème scaldique  $\underline{H\acute{u}sdr\acute{a}pa}$  daté de 983 consiste en une description poétique par le scalde de gravures sur bois représentants des mythes, dont celui de la partie de pêche de Thor. Toutefois cette pièce d'art décrite n'a pas été retrouvée  $\frac{12}{3}$ .

# **Théories**

# Mythologie comparée

Un serpent-monde sans nom est connu également dans les légendes populaires germaniques au Moyen Âge, en dehors de la Scandinavie. Les tremblements de terre étaient attribués à ses tortillements. Autrement, la lutte entre un dieu et un monstre se retrouve dans plusieurs mythologies indo-européennes, par exemple, les combats entre Indra et Vrtrá; Apollon et Python $\frac{12}{12}$ et Râ et Apophis.

La possible influence du <u>Léviathan</u> biblique sur le mythe de Jörmungand a également été discutée. Le Léviathan a été compris par les théologiens chrétiens comme une personnification du diable, qui est détruit par le Christ. A. Kabell estime même que Jörmungand a été influencé par des <u>apocryphes bibliques</u> juifs du vine siècle <u>12</u>. Quoi qu'il en soit, il apparaît certain que les combats de Thor contre Jörmungand, et du Christ contre Leviathan, se sont influencés mutuellement à la <u>christianisation de la Scandinavie</u>, comme l'attestent la <u>croix de Gosforth</u> qui mélange mythes païens et chrétiens, et l'équation linguistique entre le serpent de Midgard et le Léviathan dans les traductions islandaises tardives de textes chrétiens

## **Symbolique**

Jörmungand aurait symbolisé l'océan vaste et mystérieux ainsi que ses dangers, et serait une magnification des mouvements des vagues, évoquant les anneaux d'un serpent $\frac{23}{2}$ .

# Dans la culture populaire

### Musique

- Jörmungand est cité dans la chanson <u>Twilight of the thunder god</u> du groupe de death métal symphonique Amon Amarth.
- Une chanson du groupe de <u>metal</u> <u>Skálmöld</u> est nommée *Miðgarðsormur* (« Serpent du Midgard »).

## Bande dessinée et manga

- Le serpent Jörmungand a été repris par les comics <u>Marvel</u> qui mettent aussi en scène le dieu <u>Thor</u> (première apparition en 1952 dans *Marvel Tales* nº 105)<sup>24</sup>. Le combat entre Thor et Jörmungand est décrit dans *Thor* #272 273 (juin-juillet 1978)<sup>25</sup> et une deuxième fois dans <u>The Mighty Thor</u> #380 (juin 1987)<sup>26</sup>.
- <u>Jormungand</u> (2006-2012) est également le titre d'un manga écrit par <u>Keitarou</u> Takahashi (en), reproduit en anime depuis 2012.

#### Jeux vidéo

Jörmungand a inspiré plusieurs créatures ou technologies dans des jeux vidéo, qui empruntent des variantes de ses noms, notamment:

- Final Fantasy VII (1997),
- The Ocean Hunter (1998),
- Age of Mythology (2002),
- Battlestar Galactica Online (2004),
- Final Fantasy XII (2006),
- World of Warcraft: Wrath of the Lich King (2008),
- Tomb Raider: Underworld (2008),
- Magicka (2011), Final Fantasy XV (2016),
- For Honor (2017),
- God of War 4 (2018),
- Smite (2019)
- <u>Pokémon Épée et Bouclier</u> (2019): Le Pokémon Tuttétecri présentant un dessin du serpent sur son corps.

# Jeux de cartes à jouer et collectionner

Dans l'extension Kaldheim du jeu de cartes <u>Magic</u> : <u>l'Assemblée</u>, sortie en 2021 et inspirée de la mythologie scandinave, la créature légendaire de type grand serpent Koma, serpent du cosmos est inspirée de Jörmungand.

### Parcs d'attractions

Dans l'attraction <u>Thor's Hammer</u> ouvert le 22 Juin 2013 à <u>TusenFryd</u> en Norvège. Plusieurs êtres mythologiques dont Jörmungandr (serpent de mer) ; <u>Fenrir</u> (un loup géant) et <u>Surtr</u> (un géant), font des apparitions durant le parcours.  $\frac{27}{2}$ 

# Notes et références

- 1. Simek 2007, p. 179-180.
- 2. Sturluson 1991, p. 189.
- 3. Sturluson 1991, p. 170.
- 4. Simek 2007, p. 215.
- 5. (en) (is) « Húsdrápa (strophes 3 à 6) » (https://notendur.hi.is/eybjorn/ugm/hymir/huhym.html), sur notendur.hi.is/ (consulté le 10 mai 2012)
- 6. (en) (is) « Ragnarsdrápa (strophes 14 à 19) » (https://notendur.hi.is/eybjorn/ugm/hymir/rahy m.html), sur notendur.hi.is/ (consulté le 10 mai 2012)
- 7. (en) (is) « Eysteinn Valdason: From a Thor poem (ca. 1000) » (https://notendur.hi.is/eybjorn/ugm/hymir/eyhym.html), sur *notendur.hi.is/* (consulté le 12 mai 2012)
- 8. (en) (is) « Gamli gnævaðarskáld: From a Thor poem (10th century) » (https://notendur.hi.is/ey bjorn/ugm/hymir/gahym.html), sur *notendur.hi.is/* (consulté le 12 mai 2012)
- 9. Sturluson 1991, p. 61-62.
- 10. Sturluson 1991, p. 84.
- 11. Sturluson 1991, p. 86.
- 12. Simek 2007, p. 324.
- 13. Boyer 1992, p. 431-433.
- 14. Sturluson 1991, p. 87-89.
- 15. Sturluson 1991, p. 183.
- 16. Simek 2007, p. 259.
- 17. Boyer 1992, p. 545.
- 18. (is) « Völuspá » (http://etext.old.no/Bugge/voluspa/voluspa1.html), sur <a href="http://etext.old.no/">http://etext.old.no/Bugge/voluspa/voluspa1.html</a>), sur <a href="http://etext.old.no/">http://etext.old.no/</a> (consulté le 10 mai 2012)
- 19. Boyer 1992, p. 547.
- 20. Sturluson 1991, p. 95-96.
- 21. Sturluson 1991, p. 97.
- 22. Simek 2007, p. 325.
- 23. (en) Tamra Andrews, *Dictionary of nature myths : legends of the earth, sea, and sky*, <u>Oxford University Press</u>, 2000, 284 p. (ISBN 978-0-19-513677-7, <u>lire en ligne (https://books.google.com/books?id=7jS65aClvFEC&printsec=frontcover)</u>), p. 173-174.
- 24. Lise Benkemoun, « Ennemis Publics », <u>Comic Box Spécial</u>, nº 1 « Thor Jours de tonnerre », printemps 2011, p. 30-31 (ISSN 1962-4034 (https://www.worldcat.org/issn/1962-4034&lang=f r))
- 25. (en) « *Thor comic book covers* » ; #272 et #273 (http://www.newkadia.com/?Thor\_Comic-Bo ok-Covers=3904%7C271) sur le site *New Kadia.com* (consulté le 1<sup>er</sup> février 2016).

- 26. (en) « The Mighty Thor #380 » (https://scans-daily.dreamwidth.org/1945775.html), sur le site Scans Daily, 18 mai 2010 (consulté le 1<sup>er</sup> février 2016).
- 27. (en) « Thor's Hammer (Tusenfryd) », dans Wikipedia, 27 mai 2021 (lire en ligne (https://en.wi kipedia.org/w/index.php?title=Thor%27s Hammer (Tusenfryd)&oldid=1025487679))

# Voir aussi

Sur les autres projets Wikimedia :

📦 Jörmungand (https://commons.wikimedia. org/wiki/Category:J%C3%B6rmungandr? uselang=fr), sur Wikimedia Commons

# **Bibliographie**

- Régis Boyer (trad. de l'islandais), *L'Edda Poétique*, Paris, Fayard, 1992, 685 p. (ISBN 2-213-02725-0)
- (en) John Lindow, Norse Mythology: A Guide to the Gods, Heroes, Rituals, and Beliefs. Oxford University Press, 2001, 365 p. (ISBN 0-19-515382-0, lire en ligne (https://books.google.com/bo oks?id=Y4gRDAAAQBAJ&printsec=frontcover))
- (en) Andy Orchard, Dictionary of Norse myth and legend, Cassell, 2002, 494 p. (ISBN 0-304-36385-5)
- (en) Rudolf Simek, Dictionary of Northern Mythology (trad. Angela Hall), Cambridge, 2007. 424 p. (ISBN 978-0-85991-513-7)
- Snorri Sturluson, L'Edda (traduit et annoté par François-Xavier Dillmann), Paris, Gallimard, 1991, 319 p. (ISBN 2-07-072114-0)

#### **Articles connexes**

- Nídhögg
- Ouroboros
- Monstre marin
- Typhon
- Vritra

Ce document provient de « https://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Jörmungand&oldid=192387089 ».