#### Sommaire

- Début
- 1Mythologie
- 2Aspect
- 3Étymologie
- 4Mythe grec
  - 4.1Naissance et description
  - 4.2Mort
    - 4.2.1Autre version du mythe
- 5Représentations dans les arts
- 6Interprétations
  - 6.1Interprétation de Jean Chevalier et Alain Gheerbrant
  - 6.2Interprétation de Paul Diel
  - 6.3Interprétation de Robert Graves
- 7Théorie sur l'origine
- 8Notes et références
- 9Annexes
  - 9.1Articles connexes
- 10Bibliographie

# Chimère (mythologie)

Dans la <u>mythologie grecque</u>, la **Chimère** est une <u>créature fantastique</u> malfaisante dont le corps tenait généralement pour moitié du lion et pour l'autre moitié de la chèvre, et qui avait la queue d'un serpent<sup>1</sup>. Le nom de « chimère » a été donné à des bêtes fantastiques qui n'ont de commun avec l'animal de la mythologie que le caractère composite bizarre.

| $\mathbf{C}$ |  |  |
|--------------|--|--|
|              |  |  |
|              |  |  |
|              |  |  |
|              |  |  |
|              |  |  |
|              |  |  |
|              |  |  |
|              |  |  |
|              |  |  |
|              |  |  |

### Sommaire

Mythologie

**Aspect** 

Étymologie

Mythe grec

Naissance et description

Mort

Autre version du mythe

Représentations dans les arts

Interprétations

Interprétation de Jean Chevalier et

Alain Gheerbrant

Interprétation de Paul Diel

Interprétation de Robert Graves

Théorie sur l'origine

Notes et références

Annexes

Articles connexes

**Bibliographie** 

## Mythologie

Fille de <u>Typhon</u> et d'<u>Échidna</u><sup>2</sup>, elle ravageait la région de <u>Lycie</u> (en <u>Asie mineure</u>), quand le <u>héros</u> <u>Bellérophon</u> reçut du roi <u>Iobatès</u> l'ordre de la tuer. Il y parvint en chevauchant le cheval ailé Pégase.

La symbolique de la chimère est vaste et son nom a été repris pour désigner, dans un sens étendu, toutes les créatures composites possédant les attributs de plusieurs animaux ainsi que les rêves ou les fantasmes et les utopies impossibles.

## **Aspect**

Elle est décrite comme un hybride avec un corps de <u>lion</u>, une tête de <u>chèvre</u> sur le dos et une queue de <u>dragon</u>, de <u>serpent</u>, ou se terminant par une tête de serpent.



Chimère sur un plat à figures rouges <u>apulien</u>, v. 350-340 av. J.-C., musée du Louvre.

#### Créature

**Groupe** Mythologie

Sous-groupe Monstre, dragon

Caractéristiques Mi chèvre mi lion

Dos et queue de serpent

**Habitat** Élevé par le roi

Amisodarès (de)

**Proches** Hydre de Lerne et Manticore

**Origines** 

Origine Mythologie grecque

RégionGrèce antiquePremière mentionHomère, *Iliade* 



La <u>Chimère d'Arezzo</u>, bronze étrusque

## Étymologie

Le mot « chimère » est issu du <u>latin</u> *Chǐmæra*, emprunté au <u>grec ancien</u>  $X(\mu\alpha\iota\rho\alpha / Khímaira)$ , qui désigne d'abord une jeune chèvre ayant passé un hiver ( $\chi\epsilon\iota\mu\alpha / khe\imathma^3$ ).

#### Naissance et description



Statère en argent représentant une chimère à gauche

Homère est le premier à donner une brève description de cette créature dans l'*Iliade*, où il en fait un monstre « lion pardevant, serpent par-derrière, chèvre au milieu », capable de cracher le feu<sup>4</sup>, élevé par le roi



Bellérophon combattant la Chimère. Scène peinte sur l'extrémité d'un épinétron attique, v<sup>e</sup> siècle av. J.-C.

### Amisodarès (de) $\frac{5}{2}$ .

Hésiode fait de la Chimère la fille de <u>Typhon</u> et d'<u>Échidna</u> ou de l'<u>Hydre de Lerne</u>, cependant, contrairement à Homère, il la voit comme un monstre à trois têtes, « l'une de lion, l'autre de chèvre, la tierçe de serpent » . Il mentionne également sa capacité à cracher le

feu $\frac{9}{1}$ . La chimère s'unit avec le chien <u>Orthos</u> et donne naissance au <u>Sphinx</u> et au <u>Lion de Némée</u> $\frac{10}{1}$ .

<u>Apollodore</u> reprend les deux descriptions : « Elle avait la partie avant d'un lion, la queue d'un dragon, et son troisième chef, celui du milieu, de chèvre. Elle vomissait du feu et dévastait le pays en harcelant le bétail, car elle était un être unique avec la puissance des trois bêtes. » Il est aussi dit que cette chimère a été élevée par <u>Amisodarès</u>, comme Homère l'affirme, et qu'elle a été engendrée par <u>Typhon et Échidna</u>, comme Hésiode le raconte <u>11</u>. D'après <u>Ovide</u>, c'est la tête de chèvre qui crachait le feu <u>12</u>, mais selon les scholies exégétiques de l'*Iliade*, c'est la tête de lion <u>13</u>.

#### Mort

Homère raconte dans l'<u>Iliade</u> que le héros <u>Bellérophon</u> avait reçu du roi <u>Iobatès</u> l'ordre de tuer ce monstre terrible, et ne pouvait pas reparaître avant que ce soit fait, sous peine de mort . Selon les *Odes* de <u>Pindare</u>, le jeune héros se mit à errer en brûlant du désir de capturer Pégase, le seul animal à être plus rapide que les flammes du monstre. Bellérophon se leva aussitôt et saisit la bride que la déesse <u>Athéna</u> lui tendait. Il se rendit chez le fils de Cœramus, devin de la région, pour lui raconter sa vision. Le devin lui ordonna d'obéir et d'élever un autel à Athéna après avoir immolé un taureau à <u>Poséidon</u>. Bellérophon le fit et se rendit à <u>Ephyre</u> où il trouva Pégase, le maîtrisa, puis, s'élançant sur le dos du cheval ailé revêtu de ses armes, le dressa au combat à venir . Selon <u>Pausanias</u>, Pégase est amené à Bellérophon par Athéna qui l'avait capturé et bridé elle-même et selon <u>Hésiode</u>, par Poséidon alors que le héros errait en quête d'une solution .

Pégase devint la monture de <u>Bellérophon</u> et le héros vainquit la Chimère grâce à son aide, selon les versions soit en utilisant une lance lestée de plomb qui fondit au contact de la gueule enflammée de la bête et lui brûla les entrailles au passage, soit en la criblant de flèches.

#### Autre version du mythe

Plutarque nous livre une version rationalisante du mythe : Bellérophon serait un prince de Lycie, la Chimère n'était pas un monstre mais un capitaine pirate nommé Chimarros, qui aurait causé de nombreux dommages aux Lyciens. Son bateau était orné d'un lion à la proue et d'un dragon à la poupe. Bellérophon l'aurait pris en chasse avec Pégase et l'aurait tué  $\frac{18}{10}$ .

## Représentations dans les arts

La Chimère est généralement considérée comme étant de sexe féminin, malgré la crinière qui orne sa tête de lion sur les représentations. Voir la Chimère était présage de tempêtes, de naufrages et de catastrophes naturelles, notamment volcaniques  $\frac{19}{10}$ .

En art étrusque, la Chimère apparaît dans la période orientalisante qui précède l'art étrusque archaïque, c'est-à-dire très tôt, dans les peintures murales étrusques du IVe siècle av. J.-C. La Chimère d'Arezzo est un bronze d'art étrusque conservé au musée archéologique de Florence et les chimères de Notre-Dame de Paris ornent la célèbre cathédrale.

Le combat de Bellérophon et de la Chimère figure sur beaucoup de pièces de monnaie originaires de Corinthe

Dans l'art médiéval, bien que la Chimère de l'Antiquité soit oubliée, des figures chimériques apparaissent.

## **Interprétations**

La Chimère et son mythe offrent un terreau fertile aux interprétations, car les animaux qui la composent sont Rouelle aux pégases et aux chimères, probablement une boucle d'oreille. Or à décor de filigrane, de granulation et d'estampage, début du ıve siècle av. J.-C. Origine incertaine : la forme renvoie à l'Italie méridionale, mais le décor de

granulation est particulier aux bijoux

étrusques.



traditionnellement porteurs de multiples symboles (royauté pour le lion, etc.), et la chimère réunit ainsi les symboles de trois animaux (le sens à lui donner n'étant pas aussi évident pour nous qu'il pouvait l'être à l'époque...). Inversement, les animaux peuvent servir de symboles et emblèmes. Le thème classique de la victoire du héros sur le monstre peut s'interpréter à tout niveau, du psychologique le plus profondément enfoui, au plus collectif (victoire d'un peuple sur un autre — ou une coalition de plusieurs peuples —, d'une religion sur une autre, d'une organisation politique sur une autre, etc.). La seule condition est de rassembler des indices liant le monstre au(x) vaincu(s) et le héros (et ses alliés ou caractéristiques) au(x) vainqueur(s). À partir d'interprétation étymologiques douteuses, divers liens sont possibles (et ont effectivement été fait [réf. nécessaire]) avec les Cimmériens et les Kimeros (ancêtres des chérubins) des Sumériens.

Selon Édouard Brasey, durant le Moyen Âge, la Chimère symbolisait la tentation et les désirs irréalisables<sup>21</sup>

Le combat de Bellérophon chevauchant Pégase contre la Chimère est aussi un archétype de nombreux récits où de preux chevaliers sur leur blanche monture triomphent des monstres les plus horribles.

### Interprétation de Jean Chevalier et Alain Gheerbrant

Le dictionnaire des symboles indique que la chimère est un symbole très complexe de créations imaginaires issues des profondeurs de l'inconscient, représentant peut-être les désirs inassouvis, sources de frustrations et plus tard de douleur. La chimère est vue comme un monstre qui séduit et perd celui qui vient à elle, un monstre qu'on ne peut combattre de front et « qu'il faut pourchasser afin de le surprendre dans les repaires les plus profonds ».

Des sociologues et des poètes auraient vu en la chimère une métaphore des torrents, « capricieux comme les chèvres, dévastateurs comme des lions et sinueux comme des serpents », qui ne peuvent pas être arrêtés par la construction de digues, mais seulement en tarissant les sources ou en déviant les cours<sup>20</sup>.

#### Interprétation de Paul Diel

Paul Diel interprète l'apparence de la chimère, composée du corps d'un lion, d'un bouc et d'un serpent comme celle d'un monstre composite où le lion représente la perversion des désirs matériels, le bouc la domination perverse sexuelle et le serpent le mensonge. Il oppose également la Chimère au cheval ailé Pégase : le don de Pégase à Bellérophon par Athéna, symbole de la combativité sublime, signifie que l'homme ne peut vaincre l'exaltation imaginative symbolisée par la chimère qu'à condition de maîtriser l'énergie spirituelle représentée par Pégase. Le cheval ailé s'oppose donc à la chimère, il représente l'élévation des désirs essentiels de spiritualité qui s'opposent à la banalisation et à la perversion représentées par ce monstre 22. L'auteur ajoute qu'en capturant Pégase avec une bride dorée et en le chevauchant, Bellérophon est capable de vaincre la chimère, mais que cette victoire chimérique et passagère le rend vaniteux et, par là même, précipite sa chute (en effet, plus tard, dans la geste de Bellérophon, ce dernier est victime de son orgueil et se croit capable d'atteindre l'Olympe avec Pégase). La chimère peut aussi bien symboliser un monstre dévastant un pays que le règne d'un souverain perverti, tyrannique ou faible 22.

#### Interprétation de Robert Graves

Pour <u>Robert Graves</u>, chacune de ses parties correspond, dans la société à filiation matriarcale qui précède celle <u>patriarcale</u> des Achéens, aux trois âges de la vie d'une femme : le lion pour la <u>puberté</u>, la chèvre pour la maturité, le serpent pour la ménopause.

On attribuait également à ces mêmes animaux les trois <u>saisons</u> du cours de l'année : le <u>printemps</u> pour le lion, l'<u>été</u> pour la chèvre et l'<u>hiver</u> pour le serpent qui est froid, qui mue, se « régénère » dans l'ombre. L'assemblage de ces trois éléments de la compréhension du <u>temps</u> et de la <u>nature</u> symbolisait la vie qui passe, la vie dans son cours : la Déesse-Mère dans son accomplissement <sup>23</sup>.

La légende selon laquelle elle fut tuée signifie l'abandon de son culte et de ses prérogatives, remplacés par ceux des nouveaux dieux masculins. Qu'elle crache du feu, etc., correspond au respect qui lui était dû qui, si désobéi, vous embrasait. Le symbole du serpent se retrouve dans la <u>Genèse</u> de la <u>Bible</u>, encore sous la forme d'un animal féminin, mais cette fois là néfaste ; et dans la religion chrétienne on donne encore à la <u>Vierge</u> le pouvoir de dominer son serpent. Mais tandis que dans les temps de la Chimère, en tant que représentante de la Déesse-Mère, le serpent était le symbole d'un *âge*, d'une époque de l'année, il est devenu un symbole phallique dans la société patriarcale.

### Théorie sur l'origine

« Même dans l'Antiquité, la Chimère est considérée comme un symbole du caractère volcanique du sol de Lycie », a noté Harry Thurston Peck<sup>24</sup>. <u>Ctésias</u>, cité par <u>Pline l'Ancien</u> et par <u>Photius</u>, a identifié le <u>mont Chimère</u> comme une région où des émanations de gaz enflammé sont permanentes. Le mont Chimère peut encore être trouvé aujourd'hui par les randonneurs sur la <u>voie lycienne</u>, dans le sud-ouest de la <u>Turquie</u>. Appelé en turc <u>Yanartaş</u> (rocher enflammé), le site se compose d'environ deux douzaines de cheminées dans le sol, regroupées sur la colline surplombant le temple d'<u>Héphaïstos</u>, à environ 3 km au nord de <u>Çıralı</u>, près de l'antique <u>Olympos</u>, en <u>Lycie</u>. Les cheminées émettent du méthane qui s'enflamme.

#### Notes et références

- 1. Nouveau Larousse Universel. 1948.
- 2. Hésiode 1993, p. 85
- 3. Pierre Chantraine, *Dictionnaire étymologique de la langue grecque*, Paris, <u>Klincksieck</u>, 1999 (édition mise à jour), 1447 p. (<u>ISBN</u> 978-2-25203-277-0) à l'article Χίμαιρα
- 4. Homère, *lliade* [détail des éditions] [lire en ligne (http s://fr.wikisource.org/wiki/lliade\_(trad.\_Leconte\_de\_Lisl e))] VI. 179-182
- 5. Homère, *lliade* [détail des éditions] [lire en ligne (http s://fr.wikisource.org/wiki/lliade\_(trad.\_Leconte\_de\_Lisle))] (XVI, 328-329)
- Hésiode, *Théogonie* [détail des éditions] [lire en ligne (https://fr.wikisource.org/wiki/La\_Th%C3%A9ogonie)] (319)
- 7. Suivant la manière dont l'on interprète le <u>pronom</u> <u>personnel</u> du début du vers 319 « elle enfantait aussi Chimère... » —, qui peut renvoyer à Échidna, dont on parle tout au long du passage, ou à l'Hydre, sujet des vers 316-318
- 8. Hésiode, *Théogonie* [détail des éditions] [lire en ligne (https://fr.wikisource.org/wiki/La\_Th%C3%A9ogonie)], 321-322
- Hésiode, *Théogonie* [détail des éditions] [lire en ligne (https://fr.wikisource.org/wiki/La\_Th%C3%A9ogonie)], 319
- 10. <u>Hésiode</u>, <u>Théogonie</u> [détail des éditions] [lire en ligne (https://fr.wikisource.org/wiki/La\_Th%C3%A9ogonie)] (326-332)
- 11. Apollodore, *Bibliothèque* [détail des éditions] [lire en ligne (http://ugo.bratelli.free.fr/Apollodore/DetailsLivre s.htm)] II.3.2
- 12. Ovide, *Métamorphoses* [détail des éditions] [lire en ligne (http://bcs.fltr.ucl.ac.be/METAM/Met00-Intro.html)] (I, 647)
- 13. (en) G. S. Kirk (éd.), *The Iliad: a Commentary*, vol. II: *Chants V-VIII*, Cambridge, Cambridge University Press, 1990 (ISBN 0-521-28172-5), commentaire des vers VI, 179-183
- 14. Homère, *lliade* [détail des éditions] [lire en ligne (http s://fr.wikisource.org/wiki/lliade\_(trad.\_Leconte\_de\_Lisl e))], chant VI vers 150-205
- 15. Pindare, Odes [détail des éditions] (lire en ligne (http://remacle.org/bloodwolf/poetes/falc/pindare/notice.htm))
- 16. Pausanias, Description de la Grèce [détail des éditions] [lire en ligne (http://remacle.org/bloodwolf/eru dits/pausanias/table.htm)] 2. 31. 9; 5. 17. 7 et 5. 19. 8
- 17. <u>Hésiode</u>, <u>Catalogue des femmes</u> [détail des éditions] fragment 7



Les feux éternels du <u>mont Chimère</u>, en Lycie, où le mythe se déroule.

- 18. Plutarque, Œuvres morales, « Actions courageuses et vertueuses des femmes : Les Lyciennes » p. 584-586 [(fr) lire en ligne (http://remacle.org/bloodwolf/historie ns/Plutarque/actionscourageuses.htm) (page consultée le 15 février 2009)]
- 19. (en) Chimera.org Mythology (http://www.thegreekgods/ Chimera Mythology.htm) sur The greek gods (http://w ww.thegreekgods)
- 20. Jean Chevalier et Alain Gheerbrant, Dictionnaire des symboles: mythes, rêves, coutumes, gestes, formes, figures, couleurs, nombres, Paris, Éditions Robert Laffont, Jupiter, 1969, 21e éd., 1110 p. (ISBN 978-2-221-08716-9), p. 245-246
- 21. Édouard Brasey, *La Petite Encyclopédie du* merveilleux, Paris, Éditions le pré aux clercs, 14 septembre 2007, 435 p. (ISBN 978-2-84228-321-6), p. 145
- 22. Paul Diel, Le symbolisme dans la mythologie grecque, Paris, Payot, coll. « Petite bibliothèque », 13 septembre 2002 (ISBN 978-2-228-89606-1, OCLC 52436136 (https://worldcat.org/oclc/52436136&lang=fr) ), p. 48, 86-87
- 23. Robert Graves, Les Mythes grecs [détail des éditions]
- 24. Harry Thurston Peck, 1898

#### Annexes

Sur les autres projets Wikimedia :

🔞 Chimère (mythologie) (https://commons.w ikimedia.org/wiki/category:Chimera?usel ang=fr), sur Wikimedia Commons



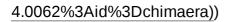
🐫 Chimère, sur le Wiktionnaire

#### **Articles connexes**

- Bellérophon
- Pégase

### **Bibliographie**

- (fr) Hésiode (trad. du grec ancien par Annie Bonnafé, préf. Jean-Pierre Vernant), Théogonie, Paris, Payot & Rivages, coll. « La Petite Bibliothèque », 1993, 184 p. (ISBN 978-2-7436-2138-4)
- Robert Graves, Les Mythes grecs [détail des éditions]
- Károly Kerényi, *The Heroes of the Greeks*, Londres et New York: Thames and Hudson, 1959.
- (en) Harry Thurston Peck, Harpers Dictionary of Classical Antiquities: Chimaera, 1898 (Lire en ligne (http://www.perseus.tufts.edu/cgi-bin/ptext?doc=Perseus%3Atext%3A1999.0



 $Ce \ document \ provient \ de \ « \ \underline{https://fr.wikipedia.org/w/index.php?title=Chimère\_(mythologie)\&oldid=193571194} \ ».$